Décoloniser c’est étre 1a, décoloniser c’est fuir
marronnage depuis I'hospitalité toxique
et alliances dans les mangroves

Olivier Marbceuf
auteur, performeur,
commissaire d expositions indépendant

C’est dans la mangrove épistémique que j entraine le maitre
pour lui faire perdre pied, et me retrouver dans ['absence de
repere, pour neutraliser son regard frontal dans la noirceur
des profondeurs et me révéler dans ['invisibilité.

Gauthier Tancons

Décoloniser c’est étre 1a, décoloniser c’est fuir. En guise
d’introduction, je propose a dessein un titre en forme de
contradiction dont I'une des propositions défait toute
ambition héroique ou annonce peut-étre les prémices d'une
pratique ou serait signifiée la nécessité d’un glissement de
terrain, afin de créer les conditions liminaires d’une autre
scene. Une scéne produite dans la chambre d’écho du mar-
ronnage, de la fuite des esclaves, stratégie de soustraction
des espaces, des regles et des affects de la plantation. La
fuite comme premier geste et motif d’une possible recom-
position politique et forme de vie a la fois, qui réclamerait
une certaine écologie, défaite de l'autorité des lieux.
S’enfuir de la terre ferme vers un sol incertain et mouvant,
réclamer un lieu en devenir ou les voix sonneraient d’un
autre accord ; une grotte, un morne, une Mangrove,

Tourner le dos a la posture frontale de la lutte et d’une
certaine mesure a ses imaginaires romantiques, ce n’est

74



cependant pas manquer de courage ni oublier combien il
a fallu parfois, il faut et faudra encore, faire corps. Appa-
raitre comme acte de résistance. Etre 1a comme puissance
de vie face aux pouvoirs nécropolitiques. Mais il nous faut
a la fois mesurer, peut-étre au moment méme ou des figu-
res minoritaires deviennent visibles notamment en France,
les risques de cette visibilité si souvent légitimement récla-
mée et désirée. Et ouvrager en secret une maniére d’échap-
per a la capture, une facon de négocier sa présence.

Décoloniser c’est peut-étre produire ce corps qui surgit
sans prévenir dans un double mouvement contradictoire,
en affirmant sa présence et en ouvrageant sa fuite a la fois.
Sa fuite vers un lieu str. Et ce deuxiéme mouvement
demande de prendre soin de la maniére dont s’institue le
lieu, dont se négocient sans cesse ses conditions. Fuir, ce
n’est pas s’en aller définitivement. C’est roder un peu plus
loin des centres, dans la périphérie, c’est déplacer la scéne
vers une autre lumiére comme on tire discrétement la
nappe du maitre en quittant les lieux par une fenétre
cassée. Et ainsi toute la table, les plats, les couverts et les
bonnes maniéres, la sueur et la connaissance, les animaux
morts et les plantes voyageuses nous accompagnent de
leur musique de fracas, jusqu’a 'endroit ou ne circule plus
aucune police. Ainsi peut débuter le festin et ’examen
des prises de cette scéne qui a perdu de son ordre et de
son autorité.

Ce corps contradictoire qui fuit et revient sans cesse ne
s’encombre pas de I'imaginaire d’un autre monde radica-
lement différent. Car il sait qu’il n’y a pas d’autre monde,
juste des distances et des alliances, des gestes pour fabri-
quer un espace a soi a la lisiere d’une sceéne dont il ne faut
jamais ignorer I’écologie toxique, si 'on veut avoir une
chance de commencer 2 la décoloniser. A en sous-estimer
la force, les capacités d’agir et les mutations habiles, on

75



prend le risque de s’empoisonner définitivement et
d’accompagner plutdt que de défaire la scéne coloniale
qui se rejoue et se réagence une nouvelle fois dans une
hospitalité toxique ol nous sommes invités a nous tenir.
Aussi, agir au cceur de l'institution est probablement vain
en 'absence d’autres sols pour accueillir les scénes du
futur, reprendre son souffle, rassembler ses forces, prati-
quer les alliances avec les vivants et les morts.

Apres avoir boudé un temps les études culturelles, les
savoirs, pratiques et productions minoritaires critiques,
I'art contemporain occidental a entrepris a leur endroit
une opération de réification et de capitalisation rapide
— 'une étant la condition de I'autre. Cette stratégie de
valorisation et de visibilité soudaine ne saurait étre con-
fondue avec une quelconque forme de décolonisation tant
elle constitue d’évidence avant tout une éniéme mutation
du capitalisme vers une forme cognitive. Opéré par des
artistes, des professionnels et des institutions de I’art, ce
nouvel épisode n’est pas moins extractif que ses prédé-
cesseurs, il n’est pas moins une forme d’appropriation de
toutes les ressources et savoirs disponibles. Il n’est pas
moins compétitif et toxique. Il épuise la force transforma-
trice du geste décolonial minoritaire en faisant de sa saisie
critique non plus une opération a méme d’affecter 'ordre
politique et social, mais une simple catégorie dans 1’éco-
nomie des savoirs. L’absence remarquable d’intersection-
nalité de nombre de ces pratiques ou plutdt I'habitude
d’approches intersectionnelles partielles et sélectives, mas-
que mal leurs véritables natures qui tentent de minorer
I'importance de la race dans le genre et de faire disparaitre
les questions de classes et de territoire, autant d’aspects
qui motivent pourtant le besoin impérieux de décoloniser.

Il en résulte une scéne étrange qui maintient, malgré les
apparences, I’'attention sur le corps blanc, placé au cceur

76



du jeu comme un corps malade qu’il s’agirait de soigner
de sa culpabilité, de ses angoisses de légitimité et dont il
faudrait entendre les multiples discours de vulnérabilité
comme les échos toxiques du chantage affectif fait aux
negres de maison. Les minoritaires sont alors renvoyés a
leur role de figurants, invités a se tenir 1a ou on leur dit
comme des objets passés du travail forcé a une collection
affective, mais toujours pas en situation de produire leurs
propres valeurs qui restent indexées a la mesure des mai-
tres, d’agencer leurs propres lieux, objet-corps suspendus
dans leur fonction de miroir du narcissisme des domi-
nants.

Nous ne pourrons décoloniser sans une chambre noire,
une chambre d’écho ou apprendre a nous « révéler dans
I'invisibilité ». Nous ne pourrons décoloniser si nous
n’emmenons pas les maitres blancs dans la mangrove, la
ou nous devrons parler une autre langue a partir d’autres
corps. Nous n’avons que faire qu’ils aient conscience de
leurs privileges si ceux-ci se rejouent habilement dans des
nouvelles formes et dispositifs de subordination. Nous
n’avons que faire de leur condescendance bienveillante.
Nous ne voulons pas étre sauvés comme nous refusons de
les sauver a notre tour. Nous ne demandons pas plus qu’ils
partagent leurs privileges, mais que ceux-ci se diluent en
chemin vers un espace qui suspendra 'ordre des choses
que nous connaissons, vers une communauté en devenir
qui se refuse a étre une valeur en dehors de sa propre
expérience, qui s’enfuit sans cesse pour ne pas devenir un
objet du commerce de la culture.

L’horizon de cette communauté et la possibilité de ces
alliances ne peuvent étre déclarés sur un terrain toxique,
dans un espace qui immédiatement en fait un capital.
Nous voulons sortir des privileges, des invitations et des
horizons, nous voulons négocier notre maniere d’étre 1a,
nous voulons fuir.

77



